
ISSN: 2039-2281 | CC BY 4.0 | DOI 10.60923/issn.2039-2281/23466
Iscrizione al tribunale di Bologna n. 8185 del 1/10/2010

ANTROPOLOGIA E TEATRO – RIVISTA DI STUDI | N. 19 (2025)

DOSSIER |Diversità culturale: quali scenari?

Abstract – ITA
Attraverso l’analisi di un caso etnografico, l’articolo indaga le dinamiche di negoziazione tra tradizione, identità collettiva e pratiche
patrimoniali all’interno di un contesto sociopolitico in trasformazione, adottando una prospettiva epistemologica femminista.
L’oggetto di studio è una celebrazione rituale a forte connotazione di genere che, a seguito di istanze di partecipazione da parte di
soggetti precedentemente esclusi, ha generato un acceso conflitto culturale. L’indagine si concentra sulle reazioni comunitarie
emerse nel dibattito pubblico e nelle forme di mobilitazione municipale, esplorando come si siano articolate narrazioni patrimoniali
divergenti attorno a concetti chiave quali tradizione, identità, memoria e genere. L’approccio femminista, inteso come postura
critica e situata, consente di evidenziare le modalità attraverso cui i saperi e le pratiche sociali vengono contestati, riconfigurati e resi
oggetto di rivendicazione politica. Il contributo si interroga sulla natura dinamica del patrimonio culturale immateriale, mettendo in
luce le tensioni tra conservazione e trasformazione, e proponendo una riflessione sul ruolo delle pratiche rituali nella (ri)produzione
dell’identità collettiva e nelle politiche culturali locali

Abstract – ENG
Through the analysis of an ethnographic case study, this article investigates the dynamics of negotiation between tradition,
collective identity and heritage practices within a changing socio-political context, adopting a feminist epistemological perspective.
The object of study is a ritual celebration with strong gender connotations which, following requests for participation by previously
excluded individuals, has generated heated cultural conflict. The investigation focuses on the community reactions that emerged in
public debate and in forms of municipal mobilisation, exploring how divergent heritage narratives were articulated around key
concepts such as tradition, identity, memory and gender. The feminist approach, understood as a critical and situated stance, allows
us to highlight the ways in which social knowledge and practices are contested, reconfigured and made the subject of political
claims. The contribution questions the dynamic nature of intangible cultural heritage, highlighting the tensions between
conservation and transformation, and proposing a reflection on the role of ritual practices in the (re)production of collective identity
and local cultural policies.

ARTICOLO

La festa conflittuale: prospettive patrimoniali e di genere
nell’Alarde di Hondarribia
Martina Costa



D. 41

N. 19 (2025)

ISSN: 2039-2281 | CC BY 4.0 | DOI 10.60923/issn.2039-2281/23466
Iscrizione al tribunale di Bologna n. 8185 del 1/10/2010

ARTICOLO

La festa conflittuale: prospettive patrimoniali e di genere
nell’Alarde di Hondarribia
Martina Costa

“Un rito è tutt'altro che un gioco;

esso fa parte della serietà della vita”

(Durkheim 1973: 383).

L’Alarde: non solo una festa

Hondarribia è un paese di 16.904 abitanti fiorito e arroccato tra il monte Jaizkibel, il fiume Bidasoa e l’oceano.

Situato nella provincia basca di Gipuzkoa, su territorio spagnolo, è l’ultima località prima della frontiera

francese. Il giorno otto di settembre celebra la sua festa tradizionale: l’Alarde (in basco: sfilata1). Una parata

religioso-militare che commemora la liberazione dall’assedio francese del 1638, attribuita al miracolo della

Vergine di Guadalupe, protettrice della città. L’Alarde si è costituito come fulcro di un conflitto che ha

attraversato e spaccato in due la cittadinanza. Sono emerse due posture patrimoniali opposte: la tutela e

salvaguardia di un bene comune immateriale percepito come in pericolo, e la sua modifica in nome

dell’inclusione. Il conflitto ha provocato una spirale di violenza che dura da trent’anni e fatica ancora oggi a

rimarginarsi: vi è un attaccamento emotivo e viscerale, un’identificazione che fa sì che “l’Alarde non è solo

una festa”2.

La Convenzione UNESCO del 2003 ha contribuito a una nuova sensibilità rispetto al patrimonio, considerato

come insieme di pratiche viventi, per ovviare al rischio di fossilizzare il sapere tradizionale in forme statiche

incapaci di assimilare le evoluzioni sociali; a partire da tale considerazione, il successivo documento del 2005

ha sottolineato la necessità di sostenere e valorizzare le espressioni culturali come veicoli di sviluppo

sostenibile e dialogo interculturale. A quasi vent’anni dall’adozione della Convenzione UNESCO del 2005,

dedicata alla Protezione e promozione della diversità delle espressioni culturali, il caso dell’Alarde offre uno

1 Quando non diversamente indicato, la traduzione è di chi scrive.
2 Frase ascoltata più volte durante l’etnografia.



D. 42

N. 19 (2025)

ISSN: 2039-2281 | CC BY 4.0 | DOI 10.60923/issn.2039-2281/23466
Iscrizione al tribunale di Bologna n. 8185 del 1/10/2010

spunto prezioso per interrogarsi sull’efficacia di inquadramenti teorico-giuridici generalizzanti. Il caso

presentato solleva il problema di come i principi promossi dalla Convenzione – pluralismo culturale,

partecipazione delle comunità, libertà artistica e inclusione – si confrontino con le complessità locali e

possano, addirittura, confliggere con l’attenzione contemporaneamente posta dal documento sull’urgenza

della salvaguardia.

Ma cosa accade quando la stessa espressione culturale diventa oggetto di appropriazione marcatamente

conflittuale anche all’interno della stessa comunità che la produce?

Attraverso un’etnografia di lungo periodo e uno sguardo attento alla dimensione di genere, il presente

articolo analizza come l’Alarde sia divenuto un bene patrimoniale conteso, luogo in cui si confrontano due

concezioni antitetiche della tradizione: una fondata sulla trasmissione intergenerazionale come garanzia di

continuità e autenticità, l’altra sulla reinterpretazione collettiva come strumento di inclusione e

trasformazione. L’articolo propone di leggere questo conflitto come esempio emblematico delle tensioni che

emergono nella patrimonializzazione dal basso, quando valori globali (come l’eguaglianza di genere o la libertà

di espressione) entrano in collisione con forme locali di autorappresentazione. In questo senso, il caso

dell’Alarde permette di riflettere criticamente sull’efficacia della Convenzione 2005 e, dal punto di vista del

dibattito metodologico, sulla necessità di affiancare alla dimensione normativa una prospettiva etnografica e

situata, capace di cogliere la complessità sociale, simbolica ed emotiva della diversità culturale (Borelli et al.

2023).

L’Alarde come bene culturale immateriale

L’Alarde verrà preso in considerazione a partire dalle definizioni di bene culturale immateriale (UNESCO 2003,

art. 2) e rituale. Non si tratta, infatti, di una festività legata al ciclo di lavoro e riposo, bensì condensa

all’interno di una performance estetica i tratti distintivi della cultura di una comunità (Turner 2014). Il rituale

attinge dall’humus culturale, riflettendolo e rappresentandolo in forma allegorica attraverso un linguaggio

simbolico, offrendone una definizione sintetica e concretizzata. Bonato (2006) sottolinea come la ripetizione

sia alla base del fenomeno della trasmissione; il rituale si intesse nella trama culturale come un ponte tra

tradizione passata e futura. Costituisce un circolo: si attua nel presente, crea continuità con il passato

attraverso la sua ripetizione, pone le basi per la prosecuzione della collettività nel futuro, trasmessa in modo

incorporato attraverso la sua ripetizione anno dopo anno. La ripetizione della festa permette di veicolare e

riaffermare significati culturali e identitari operativi. Il rituale non solo riflette, ma catalizza l’agire sociale: è



D. 43

N. 19 (2025)

ISSN: 2039-2281 | CC BY 4.0 | DOI 10.60923/issn.2039-2281/23466
Iscrizione al tribunale di Bologna n. 8185 del 1/10/2010

infatti alla base di volontari progetti di patrimonializzazione, contribuisce a coinvolgere la comunità

rafforzando le relazioni locali, il senso di responsabilità collettiva, il radicamento nel territorio e la

determinazione di strategie condivise di sviluppo locale (Lazzeroni 2023: 53-54).

Benché la festa si svolga in un tempo fuori dal tempo, la sfera simbolica e quella del reale si influenzano

vicendevolmente. Performare e trasmettere una storia, una struttura ed un insieme di valori durante la festa

può produrre una funzione di legittimazione e prosecuzione dello status quo nella realtà. Tuttavia, la

performance estetica può diventare sede di arena di conflitti sociali giocati sul piano simbolico, con l’obiettivo

di produrre uno “spostamento semantico dal campo della festa a un altro” (Apolito 2014: 238). I rituali non

sono statici, sono frutto della performance di corpi viventi che possono rendersi “dissidenti” (Butler 2017: 55)

nei confronti della sua forma e dare vita a mutamenti o conflitti. Se da un lato il rituale si abbevera dal passato

e permette la fedele riproduzione delle gerarchie sociali, dall’altro ne ammette la contestazione. All’interno

della sua forma dinamica c’è spazio per la riproduzione immobilista della realtà sociale come per la sua

alterazione, a partire da tensioni sociali esistenti al di fuori del tempo e dello spazio festivi. Benché il suo

senso sia connesso alla fissità, alla ripetizione, alla codificazione, la festa cresce, si trasforma, si contamina e,

soprattutto, vive (Bonato 2006: 136). Tuttavia, il mutamento non avviene necessariamente in modo naturale e

spontaneo. Può avvenire anche “in chiave problematica” (ivi: 35) causando conflitti, come nel caso dell’Alarde.

Il contesto: l’Alarde e Hondarribia

Come gli studi sull’evento hanno chiaramente evidenziato, la ragione che nel 1996 diede origine al conflitto è

la forte differenziazione di genere rispecchiata nella sfilata e l’esclusione delle donne dai ruoli attivi (Bullen

2000; Kerexeta 2006; Tranche 2006). La giornata di festa si compone di due sfilate, una alla mattina e una al

pomeriggio, intervallate dal pranzo famigliare e dalla messa al Santuario della Vergine di Guadalupe. Sedici

compagnie di uomini marciano seguendo un itinerario che tocca i luoghi più importanti di Hondarribia, con

vestiti tipici e fucili, suonando il Titi-biliti, la melodia tipica con flauti e tamburi. La presenza femminile è

ridotta alla figura della cantinera, una donna giovane la cui origine storica è fonte di discordia: per qualcuno si

tratta della coraggiosa donna che andava al fronte a rifornire i soldati, per altri della dama di compagnia e di

letto. Il giorno otto di settembre le donne di Hondarribia, ad eccezione delle venti cantinere, invadono i

marciapiedi e i bordi delle strade, attendendo la sfilata per applaudirla e salutare i propri parenti.

Nel 1993 un gruppo di donne mise in dubbio che la partecipazione attiva delle donne alla festa del proprio

paese dovesse essere limitata al ruolo delle cantinere. La comunità, tuttavia, non accolse la rivendicazione, e a



D. 44

N. 19 (2025)

ISSN: 2039-2281 | CC BY 4.0 | DOI 10.60923/issn.2039-2281/23466
Iscrizione al tribunale di Bologna n. 8185 del 1/10/2010

seguito di numerosi tentativi falliti di dialogare con la Giunta dell’Alarde, il gruppo decise nel 1996 di inserirsi

nella sfilata senza chiedere il permesso. Il risultato fu drammatico, le donne furono avvolte da una spirale di

violenza, che non si esaurì con la fine della giornata, ma proseguì negli anni a venire con lettere minatorie,

boicottaggio di esercizi commerciali e isolamento. A seguito dell’evento il paese, già molto diviso, si fratturò

portando alla nascita di due schieramenti: i betiko (in basco: di sempre), ossia le persone favorevoli al

mantenimento della festa tradizionale; e la compagnia Jaizkibel, una compagnia mista che sfila in una

contromanifestazione rivendicando la partecipazione attiva delle donne.

L’aspetto più peculiare, interessante e al tempo stesso controverso dell’etnografia è stato la scoperta,

all’interno della sfera betiko, del collettivo Hondarribiko Emakumeak (in basco: donne di Hondarribia): un

comitato di sole donne favorevoli al mantenimento della festa tradizionale, il cui nome ha il chiaro intento di

notificare che le autonominatesi femministe non stavano parlando a nome di tutte le donne del paese.

L’incontro con queste donne ha prodotto una rilettura dell’evento. Se la prima convinzione era quella di voler

sostenere una tesi militante e “arrabbiata” a favore delle donne di Jaizkibel, come spesso accade il campo l’ha

radicalmente modificata. È stato quindi scelto di non escludere, sminuire o infantilizzare le voci di

Hondarribiko Emakumeak e di provare a comprendere le ragioni della loro posizione, abbracciandone la

complessità. Tale approccio si differenzia dai precedenti studi sulla festa, nel complesso di carattere più

partigiano e schierato, laddove la prima urgenza è stata quella di fornire strumenti teorici a sostegno di

Jaizkibel e dare risonanza al suo caso al di fuori di Hondarribia3. Per comprendere la complessità del caso

dell’Alarde in relazione al genere, lo studio si è basato sulla considerazione a cui è giunta l’antropologia e

filosofia femminista recente: non esiste una categoria univoca di donna, né il femminismo al singolare come

teoria universale in grado di rappresentarla. Tale consapevolezza è frutto anche delle critiche di

etnocentrismo provenienti dal femminismo nero e latino verso quello considerato occidentale e borghese:

essenzializzare la donna in un soggetto standard a prescindere dal contesto implica infatti “colonizzare,

appropriandosene, le posizioni plurali e simultanee dei diversi gruppi di donne all'interno degli schemi etnici e

di classe” (Mohanty 2020: 56). All’interno degli studi di genere, la categoria di donna è stata scomposta in una

pluralità di donne considerate come soggetti sociali situati e, infine, sostituita con il termine genere: “Anche

se si ‘è’ una donna, il termine non riesce ad essere esaustivo, perché il genere non è sempre costituito in

modo coerente o costante in diversi contesti storici, e poi perché il genere interseca le modalità razziali, di

classe, etniche, sessuali e regionali delle identità costituite discorsivamente” (Butler 2023: 7). Ne consegue

3 Cfr. Bullen (2000), Bullen – Egido (2003); Moreno – Kerexeta (2006); Urretabizkaia (2018).



D. 45

N. 19 (2025)

ISSN: 2039-2281 | CC BY 4.0 | DOI 10.60923/issn.2039-2281/23466
Iscrizione al tribunale di Bologna n. 8185 del 1/10/2010

che, lungi dall’essere una teoria coerente e completa, il pensiero femminista è la sede in cui si incontrano (e

scontrano) “posizioni differenti, contraddizioni, domande, spunti di riflessione e di lotta, dibattiti aperti”

(Cavarero – Restaino 2002: 56). La proposta metodologica è stata dunque quella di utilizzare il femminismo

non tanto come un’ideologia teorica, quanto piuttosto un’attitudine che permetta di riconoscere come la

produzione di ogni discorso sia situata e di rimanere in ascolto delle voci di tutte le persone oppresse e delle

differenti risposte e strategie di emancipazione, senza togliere agency ai soggetti sociali. Questo approccio ha

permesso inoltre di rileggere la riflessione antropologica locale sulle questioni di genere (Del Valle 1985;

Esteban 2019), e di aprire a una riflessione sul fenomeno anche in termini patrimoniali.

Un conflitto patrimoniale

Dopo il 1996, il rituale festivo ha subito una risignificazione. Sono emerse due narrazioni al proprio interno

coerenti e contrapposte, dove la definizione della comunità e la memoria collettiva hanno trovato differenti

posizionamenti, in particolare rispetto ai termini temporali di passato e futuro. La festa si è costituita a seguito

di un evento traumatico come agorà pubblica in cui esprimere le proprie posizioni sociali, politiche e

patrimoniali e in cui è esploso il disaccordo sociale. I termini di riferimento di passato e futuro sono centrali

nella descrizione di tutti gli elementi che, secondo la presente interpretazione, sono entrati a far parte del

discorso patrimoniale: identità e tradizione. “Si credono più baschi di noi”; “Un buon basco è femminista,

ambientalista, antirazzista”; “Se non sei nato qui non è lo stesso, non hai le radici”; “Ci chiamano spagnoli,

etarra4, kanpotarra5”. Frasi come queste, ascoltate spesso in occasioni informali, rimandano al tema

dell’identità6. La questione identitaria è molto sentita in Euskal Herria (in basco: Paese Basco), terra che

rivendicò autonomia e straordinarietà rispetto alla corona spagnola, subì una forte repressione culturale

durante la dittatura franchista, fu teatro di violenze in nome di patriottismo e nazionalismo, e, in ultimo, attirò

numerosi studiosi, spesso affascinati dall’enigma dell’origine e della lingua del suo popolo (Tejerina 1999;

Zulaika 2000).

4 Etarra, in basco: membro dell’ETA, organizzazione armata indipendentista e nazionalista basca dichiarata terrorista dallo Stato
spagnolo.

5 Kanpotarra, in basco: straniero, persona che viene da fuori.
6 In antropologia il termine identità non è privo di implicazioni teoriche. Per la concezione utilizzata qui si riprendono le riflessioni

di Clifford (2002), Dei (2017) e Fabietti (2013), secondo cui il termine fa parte del linguaggio degli attori sociali e ignorarlo
comporterebbe eliminare una parte di agency ai propri interlocutori, creando un distacco tra linguaggio comune e accademico.



D. 46

N. 19 (2025)

ISSN: 2039-2281 | CC BY 4.0 | DOI 10.60923/issn.2039-2281/23466
Iscrizione al tribunale di Bologna n. 8185 del 1/10/2010

Il discorso ha subito diverse svolte, tanto che si parla di un primo e di un secondo nazionalismo (De la Granja –

De Pablo – Rubio Pobes 2011); uno dai connotati fortemente xenofobi, razzisti ed essenzialisti, promosso da

Sabino Arana alla fine del 1700; l’altro di influenza marxista e fondato sul legame tra identità basca ed

euskalduna (in basco: chi parla euskera, la lingua basca), che ha posto fine al discorso razzista. Questo

passaggio fu alla base del movimento di lotta armata ETA, Euskadi Ta Askatasuna (in basco: Paese Basco e

Libertà) e dell’ideologia politica dell’izquierda abetrzale (in basco: la sinistra patriottica), che abbraccia valori

di sinistra e causa indipendentista, combinando anticapitalismo e autodeterminazione del popolo (Botti 2003;

Laurenzano 2012).

Il discorso indipendentista e nazionalista è entrato a far parte del conflitto relativo all’Alarde. Molte persone

che sfilano in Jaizkibel vedono un effettivo legame tra la decisione di sfilare nella compagnia mista e la postura

politica della sinistra patriottica; per queste, c’è una connessione tra femminismo e nazionalismo basco: si fa

riferimento a un sistema identitario ben delimitato e connotato, che connette l’essere euskaldun all’essere di

sinistra e progressista. Nel caso betiko, viceversa, l’identità hondarribitarra si antepone alla questione basca:

vi è una sovrapposizione tra essere di Hondarribia, essere del pueblo7, e sostenere l’Alarde tradizionale

(Moreno – Kerexeta 2006). Il pueblo si lega alla storia del paese, alla memoria delle gesta degli antenati che

condivisero in tempi lontani gli stessi spazi degli abitanti attuali. Nell’identità della festa si scontrano, dunque,

diversi riferimenti temporali; da un lato, si fa riferimento al passato, alla memoria degli avi e alla tradizione

come qualcosa di stabile che connette le generazioni del pueblo; dall’altro, al futuro. Il sentimento patriottico

nutrito verso la patria basca, non dotata di una dimensione esistente, comprende una dimensione proiettiva

non solo rispetto alla nazione da costruire, ma anche rispetto a che tipo di nazione costruire. La postura

politica si lega a una proiezione simbolica (Hobsbawm - Ranger 2020) che vuole la patria basca, oltre che

libera e capace di autodeterminarsi, femminista e inclusiva. Tali concezioni identitarie presuppongono due

modi opposti di concepire la tradizione, e per descriverli si farà riferimento a due metafore: le radici e il fiume

(Bettini 2011).

Le cantinere che ogni anno vengono scelte per sfilare nell’Alarde sanno che durante il pranzo a metà tra una

sfilata e l’altra è bene non togliersi gli stivaletti perché con le gambe gonfie sarebbe difficili rinfilarli. Bisogna

avvolgerli in sacchetti di plastica e immergerli in una bacinella colma di ghiaccio per far riposare i piedi.

Questo sapere non è scritto, si tramanda di generazione in generazione. Il sapere sedimentato la cui origine si

7 Pueblo si usa sia in riferimento al paese fisico che alle persone che lo abitano, i paesani. È una parola con una forte carica
comunitaria e identificativa.



D. 47

N. 19 (2025)

ISSN: 2039-2281 | CC BY 4.0 | DOI 10.60923/issn.2039-2281/23466
Iscrizione al tribunale di Bologna n. 8185 del 1/10/2010

perde e le pratiche che si ripetono formano la tradizione. Secondo Bettini, una delle strategie per fissare

l’identità è far discendere dalla tradizione, e quindi dal passato, “il potere di dirci ‘chi siamo’ nel presente”

(Bettini 2011: 12). Il rapporto di causa effetto stabilito tra tradizione e identità è alla base della metafora,

largamente utilizzata, delle radici.

Tale metafora è appropriata per descrivere il riferimento che i betiko fanno alla tradizione. Sentirsi

hondarribitarras significa essere radicati nel pueblo, aver assorbito attraverso sangue e latte materno la

cultura e le tradizioni. La sfilata è l’occasione per omaggiare gli avi che resistettero all’assedio, ma anche per

riallacciare il legame con gli antenati più recenti, coloro che hanno tramandato la festa alle generazioni attuali.

La ripetizione della tradizione è l’anello della catena che lega il passato al presente. Di conseguenza, è

imprescindibile che l’Alarde rimanga fedele alla storia e alla tradizione, onori il legame al passato e si faccia

custode nel presente di quanto trasmesso. Ogni modifica creerebbe un distacco. Se si vuole salvaguardare il

legame con gli antenati nessun cambiamento che possa desvirtuar – ovvero, usando il lessico betiko,

snaturare, compromettere, corrompere – l’essenza della festa può essere accettato. La tradizione si presenta

come sacra e intoccabile, un museo o monumento vivente che anno dopo anno mette in scena l’identità della

comunità, discesa dagli antenati.

Bettini contrappone alla metafora arborea la metafora acquatica e orizzontale del fiume in cui affluiscono

diversi corsi d’acqua. A differenza dell’immagine delle radici, tale metafora permette di definire il rapporto tra

tradizione e identità in modo fluido e non deterministico (Bettini 2011: 41). Jaizkibel abbraccia una concezione

costruttivista della tradizione, a livello accademico rappresentata dal celebre testo di Hobsbawm e Ranger

(2020), secondo cui le tradizioni non sono immobili, stabili, eterne, immutabili, affermando che, dalle più

antiche alle più recenti non attraversano il corso della storia immuni ai cambiamenti. Ammettere che le

tradizioni siano fluide e dinamiche, e che sono mutate nel corso del tempo, significa accogliere la possibilità

del cambio, anche a costo di sacrificarne alcuni elementi. Secondo Ihintza8, l’Alarde non è da salvaguardare in

quanto tradizione, bensì come esercizio collettivo. La ricezione del patrimonio non è considerata come

un’azione passiva, e la sua modifica comporta la presa di coscienza di una comunità rispetto ai valori in cui si

riconosce e che vuole tramandare nel futuro: il focus rispetto alla lotta relativa alla sfilata non è posto, infatti,

solo in relazione al genere, ma anche ai temi di antimilitarismo e laicità.

Se basarsi sulla metafora arborea significa concentrarsi sull’immobilizzazione, il fiume corre il rischio di

portare con sé anche l’immagine della mescolanza e dell'intorpidimento (Bettini 2011: 42). I betiko lamentano

8 Intervista a Ihintza, membro di Jaizkibel, 25 settembre 2024, Hondarribia.



D. 48

N. 19 (2025)

ISSN: 2039-2281 | CC BY 4.0 | DOI 10.60923/issn.2039-2281/23466
Iscrizione al tribunale di Bologna n. 8185 del 1/10/2010

che nella richiesta di Jaizkibel a favore di un Alarde unico ed egualitario si celino richieste relative alla

laicizzazione e demilitarizzazione della festa. Non sono le donne a far sentire i betiko minacciati, quanto il

cambiamento in sé. Iuso affianca al processo di patrimonializzazione, ossia l’elezione di un bene a patrimonio,

quello di mobilizzazione: “una postura per la quale parte della società è messa in moto dal patrimonio” al fine

di salvaguardarlo (Iuso 2023: 28). L’autrice parla di emozioni patrimoniali, “casi in cui un patrimonio in

pericolo ha suscitato emozioni collettive, o meglio mobilitato azioni collettive spontanee” (Ivi: 31). Si potrebbe

dire che questo è il caso dell’Alarde. Dalla preoccupazione è nato un atteggiamento volto a proteggere,

difendere e tutelare l'Alarde, opponendo una resistenza ostinata contro Jaizkibel, la stampa, i media, i politici,

i tribunali e altri attori, percepiti come minacce.

I due schieramenti sorti all’interno della cittadinanza sono associabili con quanto espresso da due articoli della

Convenzione UNESCO del 2005, e ne mettono così in luce le contraddizioni. Da un lato, Jaizkibel sembra

rappresentare l’esigenza racchiusa nell’Articolo 7 della Convenzione, quella di “creare, produrre, diffondere e

distribuire le espressioni culturali […], tenendo in debita considerazione le condizioni e le esigenze specifiche

delle donne e dei vari gruppi sociali, incluse le persone appartenenti alle minoranze” (UNESCO 2005).

Dall’altro, l’interpretazione betiko e quella delle donne di Hondarribiko Emakumeak prescindono dalla lente

della discriminazione di genere e pongono invece al centro il legame con la tradizione, riflettendo quanto

stabilito nell’Articolo 8, che sottolinea la necessità di proteggere e preservare le espressioni culturali esposte

“al rischio di estinzione, a una grave minaccia o che rendano necessarie qualsiasi genere di salvaguardia

urgente” (Ivi).

Come altri beni materiali o immateriali, l’Alarde si situa nell’intercapedine tra la storia di cui siamo eredi, e che

non possiamo dimenticare, e le nuove sensibilità sociopolitiche e identitarie. La tradizione

demoetnoantropologica italiana ha crescentemente messo in luce, a partire dalle intuizioni di Cirese (1973) e

Bravo (1984), come le feste siano fenomeni moderni e non anacronistici, vivi e in evoluzione; autrici e autori

come Laura Bonato (2006), Fabio Dei e Caterina Di Pasquale (2017, 2023), Anna Iuso (2023), interessati in

particolare al fenomeno delle rievocazioni storiche, si sono posti l’obiettivo di legittimare come oggetti di

studio eventi cerimoniali che non si limitino al repertorio folklorico classico espressione delle classi popolari,

superando la dicotomia tra riti arcaici autentici e genuini e feste moderne artificiose ed inautentiche. Le feste

offrono così anche uno spunto fondamentale per riflettere sullo scontro tra le caratteristiche globali e le

risposte locali (Bonato 2006: 134). Il dibattito sorto attorno al rapporto conflittuale tra inclusione e diritti

umani e tutela del relativismo culturale solleva interrogativi sull’applicazione delle convenzioni internazionali.



D. 49

N. 19 (2025)

ISSN: 2039-2281 | CC BY 4.0 | DOI 10.60923/issn.2039-2281/23466
Iscrizione al tribunale di Bologna n. 8185 del 1/10/2010

Il caso specifico illumina circa l’importanza attribuita al patrimonio dalle comunità locali come strategia di

sopravvivenza alle tendenze della globalizzazione; e alla tensione tra principio e prassi rispetto all’applicazione

degli strumenti giuridici internazionali, suggerendo la necessità di valutarne l’applicabilità a partire dalle

specificità contestuali. La commistione tra approccio giuridico ed etnografico rimane un fertile terreno con

l’obiettivo di affinare gli strumenti legati alla salvaguardia e tutela del patrimonio. Oltre alla prospettiva

antropologica, si sottolinea l’importanza di abbracciare una prospettiva di genere complessa che possa

rendere conto delle dinamiche di inclusione ed esclusione a partire dalle esigenze particolari degli agenti locali.



D. 50

N. 19 (2025)

ISSN: 2039-2281 | CC BY 4.0 | DOI 10.60923/issn.2039-2281/23466
Iscrizione al tribunale di Bologna n. 8185 del 1/10/2010

Bibliografia

APOLITO, PAOLO
2014 Ritmi di festa: corpo, danza, socialità, Il Mulino, Bologna.

BETTINI, MAURO
2011 Contro le radici: tradizione, identità, memoria, Il Mulino, Bologna.

BONATO, LAURA
2006 Tutti in festa: antropologia della cerimonialità, Angeli, Milano.

BORELLI, BEATRICE - CARNEVALE, DAVIDE NICOLA - COLCIAGO, SARA - REGI, EMANUELE - TOSCANO, CINZIA
2023 Approcciare l’immateriale. Culture, patrimonializzazione e performance nel lavoro redazionale al Dossier

ICH 2003. in «Antropologia e Teatro. Rivista di studi», 16, 309–317.

BOTTI, ALFONSO
2003 La questione basca: dalle origini allo scioglimento di Batasuna, Mondadori, Milano.

BRAVO, GIAN LUIGI
1984 Festa contadina e società complessa, FrancoAngeli, Milano.

BULLEN, MARGARET
2000 Hombres, mujeres, ritos y mitos: los Alardes de Irún y Hondarribia, in «Perspectivas feministas desde la

antropología social», Ariel, Barcelona.

BULLEN, MARGARET – EGIDO, JOSÉ ANTONIO
2003 Tristes espectáculos: las mujeres y los Alardes de Irún y Hondarribia, Universidad del País Vasco Servicio

Editorial, Bilbao.

BUTLER, JUDITH
2017 L’alleanza dei corpi, nottetempo, Milano.
2023 Questione di genere. Il femminismo e la sovversione dell’identità, GLF editori Laterza, Roma.

CAVARERO, ADRIANA – RESTAINO, FRANCO
2002 Le filosofie femministe, Mondadori, Milano.

CIRESE, ALBERTO MARIO
1973 Cultura egemonica e culture subalterne, Palumbo, Palermo.



D. 51

N. 19 (2025)

ISSN: 2039-2281 | CC BY 4.0 | DOI 10.60923/issn.2039-2281/23466
Iscrizione al tribunale di Bologna n. 8185 del 1/10/2010

CLIFFORD, JAMES
2002 Prendere sul serio la politica dell’identità, in «Aut Aut», 97-114.

DE LA GRANJA, JOSÉ LUIS – DE PABLO CONTRERAS, SANTIAGO – RUBIO POBES, CORO
2011 Breve historia de Euskadide los Fueros a la Autonomía, Debate, Barcelona.

DEI, FABIO – DI PASQUALE, CATERINA
2017 Rievocare il passato: memoria culturale e identità territoriali, Pisa University press, Pisa.
2023 (a cura di) Le rievocazioni storiche: Feste civiche e cultura popolare in Toscana, Donzelli, Roma.

DEL VALLE, TERESA (a cura di)
1985Mujer vasca: imagen y realidad, Anthropos, Barcelona.

DURKHEIM, ÉMILE
1973 Le forme elementari della vita religiosa, Newton Compton Editori s.r.l, Roma.

FABIETTI, UGO
2013 L’identità etnica: storia e critica di un concetto equivoco, Carocci, Roma.

HOBSBAWM, ERIC – RANGER, TERENCE
2020 L’invenzione della tradizione, Einaudi, Torino.

IUSO, ANNA
2023 Costruire il patrimonio culturale: prospettive antropologiche, Carocci editore, Roma.

KEREXETA ERRO, XABIER
2006 La Historia, a merced de la Tradición: El caso de los Alardes del Bidasoa, in MORENO, M. G. – KEREXETA,

E. X. (a cura di), Los Alardes del Bidasoa, Pueblo versus Ciudadania, Txapelaren azpian, denok berdin,
Irún.

LAURENZANO, MAURO
2012 Paese Basco e libertà. Storia contemporanea di Euskadi Ta Askatasuna (ETA), Red Star Press, Roma.

LAZZERONI, MICHELA
2023 La geografia e le rievocazioni storiche: tra questioni di identità territoriale e spinte allo sviluppo locale, in

DI PASQUALE, C. – DEI, F. (a cura di), Le rievocazioni storiche: Feste civiche e cultura popolare in Toscana,
Donzelli, Roma.



D. 52

N. 19 (2025)

ISSN: 2039-2281 | CC BY 4.0 | DOI 10.60923/issn.2039-2281/23466
Iscrizione al tribunale di Bologna n. 8185 del 1/10/2010

MOHANTY, CHANDRA TALPADE
2012 Femminismo senza frontiere, Teoria, differenze, conflitti, Ombre corte, Verona.

MORENOMÁRQUEZ, GORKA – KEREXETA ERRO, XABIER
2006 Los Alardes del Bidasoa, Pueblo versus Ciudadania, Txapelaren azpian, denok berdin, Irún.

TEJERINA, BENJAMÍN
1999 El poder de los símbolos. Identidad colectiva y movimiento etnolingüístico en el País Vasco, in «Reis», 75-

105.

TRANCHE, MERCEDES
2006 La participación de la mujer en el Alarde: Historia de un desencuentro, in MORENO, M. G. – KEREXETA, E.

X. (a cura di), Los Alardes del Bidasoa, Pueblo versus Ciudadania, Txapelaren azpian, denok berdin, Irún.

TURNER, VICTOR
2014 Dal rito al teatro, Il Mulino, Bologna.

URRETABIZKAIA BEJARANO, ARANTXA
2018 Lecciones del camino, Pamiela argitaletxea, Navarra.

UNESCO
2003 Convenzione per la salvaguardia del patrimonio culturale immateriale, Parigi.
2005 Convenzione sulla protezione e la promozione della diversità delle espressioni culturali, Parigi.

ZULAIKA, JOSEBA
2000 Del cromañon al carnaval: los vascos como museo antropologico, Erein, Donostia.


